
 

 

11. LE ROYAUME EST NOTRE 

HÉRITAGE 

 

L'Esprit lui-même témoigne à notre esprit que nous sommes 

enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes 

héritiers : héritiers de Dieu et cohéritiers du Messie. Si nous 

partageons ses souffrances, nous partagerons aussi sa gloire 

(Rm 8:16-17). 

 

Hériter d'un royaume 

Selon le lexique grec BAG, le verbe « hériter » signifie notamment 

participer au salut messianique ; il signifie aussi acquérir, obtenir ou 

entrer en possession de quelque chose. L'enseignement constant du 

Nouveau Testament est que les croyants sont héritiers de la monarchie 

du Messie, et pas seulement de ses bénédictions. Cette autorité est 

donnée aux croyants ; elle leur est conférée. Être héritier du royaume 

ne doit pas être considéré comme une vague expression de l'expérience 

du royaume. Cela signifie que nous hériterons de la monarchie du 

Messie. Nous sommes cohéritiers du Messie, selon le texte de ce 

chapitre. La gloire éternelle que nous partagerons avec lui 

commencera avec son règne sur terre pendant mille ans. 

Salomé, la mère de Jacques et de Jean, en eut la révélation lorsqu'elle 

vint trouver Jésus et lui demanda que ses fils soient assis à sa droite et 

à sa gauche dans son règne. Il existe des preuves qu'elle était la tante 

de Jésus, la sœur de Marie, ce qui rend sa requête plus compréhensible. 

Si l'on compare les noms des femmes assistant à la crucifixion avec 

ceux de la mère de Jésus (Mt 27:56, Mc 15:40, Jn 19:25), on constate 

que, dans chaque cas, il y a trois femmes en plus de la mère de Jésus. 

Marie-Madeleine est mentionnée à chaque fois. Une troisième Marie 

est la mère de Jacques et de Joseph, qui, dans Jean, est appelée la 

femme de Clopas. La troisième femme est Salomé, la mère de Jacques 

et de Jean, que Jean identifie comme la sœur de la mère de Jésus. 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


Notons également que Jésus a confié le soin de sa mère à Jean, de 

préférence à ses frères, et que Jean se décrit lui-même à cinq reprises 

comme « le disciple que Jésus aimait ». Tout cela donne une forte 

probabilité à l’hypothèse selon laquelle Salomé était la tante de Jésus, 

l’épouse de Zébédée et la mère de Jacques et de Jean. 

Un héritier reçoit généralement un héritage après le décès du testateur, 

mais les héritiers, en tant qu'enfants de Dieu, reçoivent de lui quelque 

chose comme un bien. Le Messie est l'héritier de toutes choses et, selon 

Hébreux 2:8-9, par lui, les croyants le sont aussi. Ils sont héritiers du 

royaume de Dieu et de la justice qui vient par la foi (Hé 11:7). 

Entrer dans la gloire 

Les épîtres mettent souvent l'accent sur la gloire que nous connaîtrons 

au retour du Messie. Toute l'humanité a péché et est privée de la gloire 

de Dieu, de sa sainteté et de sa perfection. Nous avons perdu la gloire 

pour laquelle Dieu nous a créés, mais nous nous réjouissons dans 

l'espérance de la gloire de Dieu (Rm 5:2). Paul a dit que nous avons 

été prédestinés à la gloire (Rm 8:30). 

Cette gloire n'est rien de moins que la gloire de la monarchie 

messianique (1 Th 2:12). Le Messie nous accordera le droit de partager 

son trône. À son retour, il siégera sur son trône glorieux et il dira aux 

justes de prendre possession de leur héritage, le royaume/la royauté/la 

monarchie préparés pour eux depuis la création du monde (Mt 25:31, 

34). 

Notre glorification est notre adoption dans la famille royale de Dieu. 

L'amour particulier que le Père nous a témoigné est qu'il nous a 

appelés ses enfants (1 Jn 3:1). En tant qu'enfants de Dieu, nous 

sommes héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ (Rm 8:17). 

Nos corps ressuscités ressusciteront dans la gloire (1 Co 15:43). 

Lorsque le Messie apparaîtra, nous apparaîtrons aussi avec lui dans la 

gloire (Col 3:4). Lors de l'enlèvement, Jésus transformera nos corps 

humbles pour qu'ils soient semblables à son corps glorieux (Php 3:21). 

Notre héritage est un état glorifié dans lequel nous régnerons avec le 

Messie sur la terre pendant mille ans. La Ville Sainte, la Nouvelle 

Jérusalem, descendra du ciel d'auprès de Dieu. Ses habitants sont les 

saints, l'épouse du Christ, magnifiquement parée pour son époux. 



Nous resplendirons de la gloire de Dieu. Notre gloire est comparable 

à l'éclat de l'or pur et des pierres précieuses (Ap 21:2, 9-11). 

Les saints hériteront de la royauté messianique 

Les saints sont les enfants de Dieu, cohéritiers avec Christ, et ils 

partageront son pouvoir royal et son gouvernement. Ils constitueront 

la classe dirigeante du royaume, la monarchie sous Jésus. Cela 

contredit les affirmations de George Eldon Ladd selon lesquelles 

« l'Église est la communauté du royaume, mais jamais le royaume lui-

même » (A Theology of the New Testament, p. 111), et « elle n'est pas 

le royaume. Le royaume est le règne de Dieu ; l'Église est une société 

d'hommes ». 

Alors que Jésus parlait principalement d'accéder à la royauté, Paul et 

Jacques parlaient souvent d'en hériter. Ils héritent de la monarchie du 

Messie, et on en parle toujours dans un contexte futur. Nous n'avons 

pas encore reçu notre héritage. Voici ma reformulation des versets qui 

parlent d'hériter du royaume. On pourrait traduire plus précisément ce 

terme par « monarchie » ou « royauté ». 

Mt 25:34 Le Messie dira à ceux qui sont à sa droite de venir 

hériter de la monarchie préparée pour eux depuis la fondation 

du monde. 

1 Co 6:9-10 Les méchants n’hériteront pas de la monarchie du 

Messie. 

1 Co 15:50 Les personnes dont le corps est mortel ne peuvent 

hériter de la monarchie messianique. Ceux dont le corps est 

périssable ne peuvent hériter de l'impérissable. 

Ga 5:21 Ceux qui pratiquent un comportement immoral 

n’hériteront pas de la monarchie messianique. 

Eph 5:5 Aucune personne immorale ou impure, ou toute 

personne cupide (un idolâtre), n'a d'héritage dans la monarchie 

du Messie et de Dieu. 

Jc 2:5 Dieu a choisi les pauvres du monde pour qu’ils 

deviennent riches dans la foi et héritiers de la monarchie qu’il a 

promise à ceux qui l’aiment. 

 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=1+Corinthians+6%3A9-11&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1+Corinthians+15%3A50&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Galatians+5%3A19-21&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Ephesians+5%3A5&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=James+2%3A5&version=ESV


Les fils du royaume 

Nous avons vu ce que signifie entrer dans le royaume et établi que le 

royaume n'est pas un territoire ou sa population, mais plutôt la 

monarchie. La royauté est la dignité, le rang et la position de ceux qui 

détiennent le pouvoir royal. Quel est le rapport d'un croyant à la 

royauté ? Une traduction littérale de Matthieu 8:12 est : « Mais les fils 

du royaume seront jetés dans les ténèbres du dehors » (NASB). Les 

fils du royaume sont souvent considérés à tort comme des sujets ou 

des citoyens, mais selon le lexique grec de la Bible, les fils du royaume 

participent à la monarchie. Ces « fils du royaume » rejetés sont les 

héritiers désignés, la nation juive, ou plus précisément, la famille 

royale juive, qui était si déterminée à détruire Jésus et ses disciples. La 

NIV les traduit par « sujets », la NRSV par « héritiers », la ISV par 

« héritiers infidèles » et la KJV par « enfants ». 

Un autre verset qui mentionne les fils du royaume est Matthieu 13:38 

dans la parabole de l'ivraie, où il est dit que le champ, c'est le monde; 

la bonne semence, ce sont les fils du royaume, et l'ivraie, ce sont les 

fils du malin (LSG). La KJV et la NRSV traduisent « enfants du 

royaume », la NIV « peuple du royaume » et l'ISV « ceux qui 

appartiennent au royaume ». Toutes ces traductions sont inadéquates ; 

elles ne révèlent pas que les « fils du royaume » sont les fils du roi, qui 

constituent la famille royale. La parabole se termine par des mots qui 

soulignent la filiation, affirmant que les justes brilleront comme le 

soleil dans le royaume de leur Père (Mt 13:43). Je justifie cette 

interprétation par le fait que royaume signifie royauté, et que fils 

désigne souvent celui qui partage quelque chose. 

En hébreu, une expression similaire à « fils du royaume » est 

« semence » (descendance) du royaume. Voici quelques exemples : 

2 R 11:1 Dès que la mère d'Achazia, Athalie, apprit que son fils 

était mort, elle s'empara du trône et exécuta toute la lignée 

royale (littéralement la semence du royaume). 

Jé 41:1 Au septième mois, arriva Ismaël, fils de Nethania, petit-

fils d'Élishama, membre de la famille royale (littéralement une 

semence du royaume). 



Ez 17:13 Il prit alors l'un des descendants royaux (littéralement 

une semence du royaume), conclut une alliance avec lui et le fit 

prêter serment. 

Dn 1:3 Le roi ordonna à Ashpenaz, son officier en chef, de faire 

venir des Israéliens de descendance royale et noble 

(littéralement : semence du royaume et des nobles). 

Nabuchodonosor ordonna que quelques jeunes Israélites de sang royal 

soient formés pour entrer à son service. Daniel et ses trois amis étaient 

parmi eux. Toutes les versions s'accordent à dire que la descendance 

du royaume désigne la famille royale, ce qui corrobore ma thèse selon 

laquelle ceux qui entrent et héritent du royaume de Dieu entrent dans 

la monarchie en tant que membres de la famille royale et non en tant 

que sujets gouvernés. 

Les croyants naissent d'en haut pour être héritiers du royaume. Ils sont 

parents du roi ; rien de moins que des princes ! Dans la parabole des 

vignerons, les chefs juifs ont perdu leur position, tandis que ceux qui 

croient en Jésus se voient constamment répéter que la monarchie du 

Messie leur appartient, qu'elle leur est donnée ou conférée. Ils la 

reçoivent et en héritent. Comprendre que les fidèles ne sont que des 

sujets ou des citoyens du royaume ne rend pas justice au sens de ces 

verbes. 

Entrer dans le royaume, ce n'est pas pénétrer dans une zone 

géographique ; c'est entrer dans le règne et l'autorité de Jésus. C'est 

devenir membre de sa famille royale. Le vocabulaire employé le 

démontre clairement, soulignant la position élevée que nous occupons 

dans le royaume. 

Les chrétiens ne se promènent pas, ni même entre eux, pour annoncer 

qu'ils gouverneront le monde un jour. C'est peut-être parce que ce sont 

les doux qui hériteront de la terre. Mais les prédicateurs n'en parlent 

pas non plus, et je crois que la principale raison est l'ignorance et la 

confusion générale quant à ce qui se passera au retour de Jésus. La 

principale raison est que l'expression de Jésus, « le royaume de Dieu 

», n'a pas été bien comprise. Une fois comprise, tout devient clair. 

Dans les versets suivants, « royaume » est remplacé par « royauté ». 

Mt 5:10 Ceux qui sont persécutés pour la justice sont bénis car ils ont 

la royauté messianique. 



Lc 12:32 N'aie pas peur, petit troupeau, car votre Père a trouvé bon de 

vous donner la royauté. 

Lc 22:29-30 Je vous confère la royauté, comme mon Père m'a conféré 

la royauté, afin que vous mangiez et buviez à ma table dans ma 

royauté, et que vous soyez assis sur des trônes pour gouverner les 

douze tribus d'Israël. 

1 Th 2:12 Nous vous avons consolés et encouragés, vous exhortant à 

marcher d'une manière digne de Dieu, qui vous appelle à son royaume 

et à sa gloire. 

Hé 12:28 Puisque nous recevons une royauté inébranlable, soyons 

reconnaissants et adorons Dieu avec révérence et crainte d’une 

manière qui lui soit agréable. 

Le trône de Dieu et de l'Agneau sera dans la ville sainte ; ses serviteurs 

l'adoreront, et ils régneront aux siècles des siècles (Ap 22:3-5). 

Les peuples de toutes les nations sont héritiers du 

royaume 

Peu de versets confirment que les non-Juifs hériteront du royaume de 

Dieu, car Jésus s'adressait principalement aux Juifs. Mais les versets 

suivants suffisent à confirmer cette vérité (Mt 8:11, 21:43, 2 Pi 1:11). 

Des gens viendront de l'Est et de l'Ouest, du Nord et du Sud, et 

prendront place au festin du royaume messianique (Lc 13:29). Les 

références au royaume dans le livre des Actes confirment qu'il a été 

proclamé aux chrétiens non-Juifs (14:22, 28:31), et d'autres références 

se trouvent dans les épîtres de Paul (Rm 14:17, 1 Co 4:20, 15:50, Ga 

5:21, Col 4:11, 2 Th 1:5). Dans ce livre, le royaume de Dieu, dans un 

contexte futur, est toujours interprété comme le règne messianique, qui 

durera sur Terre pendant 1000 ans, avant que le Messie ne le remette 

à Dieu le Père (1 Co 15:24). 

Paul prie pour que les chrétiens de Colosses remercient le Père, qui 

leur a permis de partager l'héritage des saints dans la lumière. Dieu les 

a délivrés du pouvoir des ténèbres et les a introduits dans la royauté de 

son Fils bien-aimé (Col 1:12-13). Le Père nous a rendus capables, 

aptes, qualifiés, car nous sommes ses fils, et il désire que nous régnions 

avec son Fils Jésus. Pierre bénit le Père, car dans sa grande 

miséricorde, il nous a accordé une nouvelle naissance, pour une 



espérance immortelle par la résurrection de Jésus le Messie, à un 

héritage réservé au ciel pour nous, qui ne peut être détruit, corrompu 

ou modifié (1 Pi 1:3-4). Il parle de la royauté messianique, comme en 

témoignent de nombreux autres versets qui nous désignent comme 

héritiers de Dieu. Dans le verset suivant, Pierre dit que par la foi, nous 

sommes protégés par la puissance de Dieu pour un salut prêt à être 

révélé à la fin des temps, lorsque Jésus le Messie sera révélé (1 Pi 1:5, 

7). Lorsque Jésus régnera, les saints constitueront son gouvernement 

monarchique. L'apôtre Paul a dit qu'en persévérant, nous régnerons 

avec lui (2 Ti 2:12), et que les saints gouverneront le monde et jugeront 

les anges (1 Co 6:2-3). Le verbe « gouverner » est souvent traduit par 

« juger », mais le lexique grec BAG suggère qu'il pourrait ici avoir le 

sens plus large de « gouverner », surtout si on le compare à Daniel 

7:22. Les rois dirigent leur propre système judiciaire. 

Le royaume de Dieu est une perle précieuse et un trésor caché, car le 

trouver est la plus belle chose qui puisse arriver à quelqu'un. Dieu nous 

a appelés à sa gloire éternelle en Christ (1 Pi 5:10). À lui appartiennent 

la puissance, la domination et la souveraineté pour toujours. 

Malheureusement, l'enseignement chrétien superficiel met l'accent sur 

« aller au ciel », contrairement à l'accent que la Bible met sur notre 

destinée. Dans la Bible vivante, 12 versets de l'épître aux Hébreux 

suggèrent que le ciel est notre destination, alors qu'en grec, le mot 

« ciel » n'apparaît pas. Le mot « ciel » est inséré pour clarifier le texte 

selon la compréhension actuelle. C'est un problème avec les 

paraphrases de la Bible ; elles risquent de confirmer les lecteurs dans 

les idées fausses de notre époque. Paul a bien dit que notre citoyenneté 

est au ciel (Php 3:20). Philippes étant une colonie romaine, il pensait 

à la Ville sainte, la Nouvelle Jérusalem, qui est notre future colonie. 

Lorsque Jésus reviendra, il transformera nos corps humbles afin qu'ils 

soient semblables à son corps glorieux, des corps qui pourront exister 

sur une terre rachetée aussi bien que dans le royaume céleste. 

La récompense des saints 

La récompense promise aux saints, outre le salut du péché, commence 

par la résurrection d'entre les morts. Les justes morts ressusciteront 

lorsque Jésus reviendra à la dernière trompette et deviendra roi du 



monde. Ceux qui seront ressuscités de la vie mortelle à l'immortalité 

entreront dans sa monarchie et l'assisteront dans son règne sur la terre. 

Les saints ne sont pas jugés par un tribunal pénal, mais de nombreux 

versets parlent du Messie récompensant les justes pour leur service 

fidèle (Lc 18:29-30, 1 Co 3:8, 14, 4:5, 2 Co 5:10, Ap 22:12). 

Jésus a raconté la parabole des pièces de monnaie parce que le peuple 

pensait que le royaume messianique allait apparaître immédiatement. 

Elle commence avec un prince (Jésus) qui partait pour un pays lointain 

afin d'être nommé roi, puis revenait (Lc 19:12). À son retour, il règle 

ses comptes avec ses serviteurs et récompense l'un d'eux en lui 

confiant la charge de dix villes, et l'autre de cinq villes. Ce sont des 

récompenses appropriées pour des serviteurs gouvernant avec un roi, 

membres de sa monarchie. Quand ces récompenses sont-elles reçues ? 

Elles ne sont pas reçues pendant cette vie ni à la mort, mais au retour 

de Jésus sur terre. Le Messie viendra avec ses anges dans la gloire de 

son Père, et alors il rendra à chacun selon ses œuvres (Mt 16:27, Ap 

22:12). La parabole des brebis et des boucs présente un scénario 

similaire. Après la venue du Messie dans sa gloire, accompagné de 

tous les anges, il sépare les justes des méchants, puis leur dit de venir 

hériter de la royauté préparée pour eux dès la fondation du monde (Mt 

25:31-34). Le fait que Dieu leur ait préparé cette royauté dès la 

fondation du monde indique qu'elle aura lieu dans ce monde et non au 

ciel. 

Le royaume de Dieu et le royaume de Satan 

Satan a pris le contrôle de l'humanité et de la terre dans le jardin d'Éden 

lorsqu'Ève a choisi de l'écouter plutôt que Dieu. Cependant, Dieu a 

immédiatement prononcé son jugement, déclarant qu'un jour, la 

descendance de la femme lui écraserait la tête (Gn 3:15). Son 

existence, ainsi que celle des démons et des esprits maléfiques à 

travers le monde, est bien réelle. On peut en douter en Occident, mais 

dans de nombreux pays, l'existence de forces maléfiques et 

surnaturelles ne fait aucun doute. La prévalence de la possession 

démoniaque, des sacrifices aux esprits et des pratiques de magie noire 

en témoigne. 

La Bible accuse Satan d'être à l'origine du péché et de la souffrance 

dans le monde. Il tenta Adam et Ève, qui désobéirent à Dieu et furent 



chassés du jardin d'Éden. Le livre de Job explique pourquoi Satan est 

appelé « l'accusateur des frères ». Dans les Évangiles, une grande 

partie du ministère de Jésus consistait à chasser les démons et des 

guérisons de personnes affligées par le diable. L'apôtre Jean a dit que 

nous savons que nous venons de Dieu et que le monde entier est sous 

l'emprise du malin (1 Jn 5:19). L'apôtre Paul a dit que nous étions 

morts à cause de nos offenses et de nos péchés, que nous pratiquions 

autrefois, vivant selon les voies du monde présent et selon le prince de 

la puissance de l'air, de l'esprit qui agit maintenant dans les rebelles 

(Eph 2:1-2). 

Si le diable possède un pouvoir et une autorité aussi immenses, quel 

est le rapport avec le royaume de Dieu ? Lorsque Jésus fut tenté par le 

diable avant de commencer son ministère, il s'agissait de l'autorité du 

royaume. Le diable l'emmena en un lieu élevé et lui montra tous les 

royaumes du monde en un instant. Il dit à Jésus qu'il lui donnerait toute 

cette autorité, ainsi que leur gloire, car elle lui avait été donnée et qu'il 

pouvait la donner à qui il voulait. Si Jésus l'adorait, tout cela 

deviendrait sien (Lc 4:5-7). Jésus rejeta l'offre, car le Père avait son 

plan et sa façon de lui donner le royaume. 

Au cours de la dernière semaine avant la crucifixion, Jésus a dit à la 

foule que le monde allait être jugé et que le prince de ce monde serait 

expulsé (Jn 12:31). 

Satan et ses complices ont été vaincus judiciairement à la croix, mais 

ils sont toujours très actifs dans le monde, cherchant à contrecarrer les 

desseins de Dieu. Il est important de s'en souvenir lorsque nous, 

enfants de Dieu, sommes tentés ou persécutés, car notre combat n'est 

pas contre des adversaires humains, mais contre les dirigeants, les 

autorités, les puissances cosmiques dans les ténèbres qui nous 

entourent et les forces du mal dans le royaume céleste (Eph 6:12). Rien 

ne prouve que les activités de ces forces du mal aient changé depuis la 

crucifixion. Satan est toujours aussi actif, il n'est pas encore lié. Le 

Nouveau Testament indique clairement qu'il est actuellement actif 

(Rm 16:20 ; 2 Co 4:4 ; Eph 2:2 ; 6:12 ; 1 Pi 5:8). 

Une bataille importante de cette saga aura lieu dans les dernières 

années de notre ère, aboutissant à la manifestation du royaume 

messianique sur terre, tel que décrit dans Apocalypse 12. Une guerre 

éclatera au ciel. Michel et ses anges combattront Satan, et Satan et ses 



anges riposteront, mais il ne l'emportera pas et ils perdront leur place 

au ciel. Ce serpent ancien, trompeur du monde entier, sera précipité 

sur terre avec ses anges. La défaite de Satan aboutira au salut et au 

règne messianique, avec l'arrivée du Messie avec puissance et autorité. 

Les chrétiens vaincront Satan par le sang de l'Agneau et par la parole 

de leur témoignage. Ils accepteront le martyre et ne s'attacheront pas à 

leur vie, même face à la mort (Ap 12:7-11). Le sang de l'Agneau 

symbolise la mort de Jésus sur la croix, où il a racheté les hommes 

pour Dieu et a établi leur droit au règne. Les croyants participeront à 

la victoire sur Satan par leur confession de foi face au martyre. Son 

expulsion de la terre (Ap 20:2-3) et sa disparition (Ap 20:10) sont 

encore à venir. 

G. Eldon Ladd (Commentaire sur l'Apocalypse de Jean, p. 173) 

affirme que le martyre des saints fut leur victoire sur Satan. Il prouva 

que ses accusations contre eux étaient vaines. Cette victoire spirituelle 

sur Satan se remporte par la terrible expérience du martyre. Puisque 

les enfants de Dieu sont humains, Jésus s'est également fait homme, 

afin que, par sa mort, il détruise le diable qui a le pouvoir de la mort, 

et qu'il libère ceux qui sont retenus toute leur vie en esclavage par la 

peur de la mort (Hé 2:14-15). 

Comment Jésus a-t-il détruit le diable ? Il l’a fait en naissant homme, 

en menant une vie sans péché, puis en mourant victime innocente, 

notre substitut. Le monde est condamné à cause de ce qu’il a fait à 

Jésus, et son prince est condamné avec lui. À l’approche de sa 

crucifixion, Jésus a annoncé que le prince de ce monde serait expulsé 

et jugé (Jn 16:11). Le diable a trouvé son égal en Jésus. Lorsque Jésus 

a désarmé les dirigeants et les autorités, il les a exposés en spectacle, 

triomphant d’eux sur la croix (Col 2:15). Mais la victoire n’est pas 

venue d’un coup. Il a vaincu la mort en ressuscitant, mais la mort sera 

toujours le dernier ennemi à être éliminé à la fin du monde. 

La mort du Messie sur la croix a des bienfaits considérables. Par son 

Fils, Dieu a réconcilié toutes choses avec lui-même, sur terre comme 

au ciel, en établissant la paix par le sang de sa croix (Col 1:20). 

L'œuvre rédemptrice de Jésus sur la croix a rendu possible la 

réconciliation entre Dieu et la création. La création sera libérée de son 

esclavage et deviendra un jour un paradis, « très bon », tel que Dieu 



l'a créé. Quand cela se produira-t-il, sinon pendant le millénium, 

lorsque le Messie et les saints régneront ? 

Les rachetés sont revêtus de la puissance du Saint-Esprit et peuvent 

vaincre le péché et les forces du mal. Sur le terrain missionnaire, j'ai 

personnellement constaté que les chrétiens étaient beaucoup moins 

susceptibles d'être possédés par des esprits maléfiques ou affectés par 

la magie noire, contrairement aux incroyants. De nombreux 

musulmans cherchaient refuge contre ces puissances maléfiques au 

sein de l'Église. Le diable a été enchaîné dans une certaine mesure pour 

les justes, mais il demeure le prince de ce monde. Il continuera à faire 

le mal, à semer l'ivraie, à entraver les ouvriers chrétiens et à tromper 

les nations, jusqu'à la venue du Messie. Alors, il sera mis hors d'état 

de nuire pendant mille ans. 

À trois ans et demi de la fin des temps (Ap 12:12-14), Satan est chassé 

du ciel et sa dernière stratégie consiste à donner le pouvoir à 

l'Antéchrist, dictateur d'un empire mondial. Il lui donnera son pouvoir, 

son trône et son autorité complète (Ap 13:2b). Ce dernier dictateur 

mondial sera le plus puissant et le plus maléfique que le monde ait 

jamais connu. La persécution des saints qui s'en suivra sera la dernière 

souffrance que l'Église endurera avant le retour du Christ, et elle sera 

immense. L'Antéchrist sera autorisé à faire la guerre aux saints et à les 

vaincre (Dn 7:21). Il aura autorité sur toute tribu, tout peuple, toute 

langue et toute nation (Ap 13:7), et aucun pays ne sera épargné. Il y 

aura de nombreux martyrs du monde entier dans les derniers jours. 

Nous sommes appelés à souffrir pour le Christ. 

Notre héritage - l'ordre des événements dans Apocalypse 

19 - 21 

Dans le passage commençant par Apocalypse 19:11 et se terminant 

par 21:2, Jean dit à neuf reprises : « Et j’ai vu ». Que vit-il ? 

19.11 Un cheval blanc ! Son cavalier s'appelle Fidèle et Véritable – la 

seconde venue de Jésus, alors qu'il revient sur Terre pour 

gouverner les nations. 

19:17  Un ange debout au soleil – une invitation aux oiseaux à se 

régaler des carcasses des armées vaincues. 



19:19  La bête, les rois de la terre et leurs armées se sont rassemblés 

pour faire la guerre au cavalier et à son armée : Armageddon. 

20:1 Un ange descendant du ciel, tenant la clé du puits sans fond - la 

servitude de Satan. 

20:4 Les trônes et ceux qui y étaient assis reçurent le pouvoir de juger 

– les saints régnant avec le Messie pendant 1000 ans. 

20:11 Dieu assis sur un grand trône blanc tandis que la Terre et le ciel 

fuient sa présence – le jugement dernier et la fin de la création 

physique. 

19:12  Les morts, qu'ils soient mineurs ou importants - le jugement 

des morts incrédules selon leurs œuvres. 

21:1 Un ciel et une terre renouvelés – une description en un vers du 

monde restauré au cours du millénaire. 

21:2 La Ville Sainte, la Nouvelle Jérusalem, descendant du ciel 

d’auprès de Dieu, préparée comme une épouse parée pour son 

époux – une description de l’Église glorifiée dans sa demeure 

éternelle. 

Il est logique d'interpréter tous ces événements comme faisant suite au 

retour du Messie mentionné (Ap 19:11-21). Apocalypse 21:1-2 décrit 

la Terre renouvelée et la Cité sainte, qui apparaissent lors du second 

avènement et coïncident avec le millénium. 

Jésus reviendra avec puissance et gloire et vaincra ses ennemis 

politiques, qui seront alors en guerre contre Israël, le peuple élu de 

Dieu, et opprimeront les croyants chrétiens de toutes les nations. 

Lorsque le Messie reviendra, sa venue sera visible aux yeux du monde 

entier et le royaume sera consommé. Après la défaite de l'Antéchrist 

et l'emprisonnement de Satan, Jésus et les saints régneront sur toutes 

les nations, comme prophétisé (Dn 7:18, 12:3) et promis par Jésus (Mt 

5:5, 19:28, 24:47, 25:21). C'est l'héritage que Dieu leur a promis, 

comme l'a mentionné Paul (Eph 1:14, 18), et qui est énoncé dans 

Apocalypse 20:4, 6, où les martyrs reviennent à la vie et règnent avec 

le Messie pendant mille ans en tant que prêtres de Dieu. 

Les saints que Jean a vus dans sa vision sont décrits comme ceux qui 

ont été décapités à cause de leur témoignage en faveur de Jésus. Ils 

doivent représenter tous les élus de Dieu, car ce sont ceux qui ont part 



à la première résurrection, autrement dit la résurrection des justes (Lc 

14:14), ceux qui appartiennent au Messie et qui ressusciteront à sa 

venue (1 Co 15:23). Tous ceux qui, de tous les temps, sont morts en 

union avec le Christ ressusciteront avec leurs corps ressuscités à sa 

venue, et ils régneront sur la terre pendant mille ans en tant que 

ressuscités. Unis au Messie, ils sont tout ce qu'il est, et tout ce qu'il 

fait, ils le font. Ils sont héritiers du royaume de Dieu. Voyez quel 

amour le Père nous a donné ! Nous sommes appelés enfants de Dieu, 

et c'est ce que nous sommes ! C'est pourquoi le monde ne nous 

reconnaît pas, car il ne l'a pas reconnu non plus. Nous sommes déjà 

enfants de Dieu, mais ce que nous serons n'a pas encore été révélé. 

Nous savons que lorsque le Messie sera révélé, nous serons semblables 

à lui, car nous le verrons tel qu’il est (1 Jn 3:1-2). 

Régner dans le millénaire 

Dans Apocalypse 20:2-7, Jean parle de 1000 ans à six reprises. Il s'agit 

du millénium, qui signifie 1000 ans, du latin mille et annus. Certains 

ne veulent pas prendre les 1000 ans au pied de la lettre, et certains 

suggèrent qu'ils n'auront pas lieu sur Terre, mais rappelons-nous 

qu'une année est le temps que met la Terre à effectuer une révolution 

autour du soleil. Il n'y a pas d'années ailleurs ! Lorsque Satan est lié et 

jeté dans l'abîme (20:2) pour l'empêcher de tromper les nations, cela 

rappelle les paroles de Jésus : Comment quelqu'un peut-il entrer dans 

la maison d'un homme fort et piller ses biens sans avoir d'abord lié cet 

homme fort ? (Mt 12:29). Satan étant hors d'action, le Messie entamera 

son règne de 1000 ans de justice, de droiture et de paix sans entrave. 

Les non-prémillénaristes qui pensent que Satan est déjà lié doivent 

avoir beaucoup de mal à expliquer ses activités actuelles. Pierre nous 

avertit que notre adversaire, le diable, rôde comme un lion rugissant, 

cherchant qui dévorer (1 Pi 5:8). 

Les chrétiens nés de nouveau sont immunisés contre le malin. Jean dit 

qu'ils ont vaincu le malin et les esprits mauvais (1 Jn 2:12, 4:4) parce 

que le Saint-Esprit qui est en eux est plus grand que celui qui est dans 

le monde. La foi les protège, et le malin ne peut leur faire de mal (1 Jn 

5:18). Cette victoire sur Satan et le péché est due au Saint-Esprit, et 

non à un royaume inauguré. 



Le prémillénarisme est la vision la plus répandue de la fin du monde. 

Lors d'un sondage réalisé en 2011 par l'Association nationale des 

évangéliques aux États-Unis, 65 % des responsables évangéliques 

affirmaient croire au prémillénarisme, 13 % à l'amillénarisme et 4 % 

au postmillénarisme. C'est un article de foi pour les ministres de 

l'AOG, et la plupart des pentecôtistes et des charismatiques sont 

prémillénaristes. Les postmillénaristes croient que le royaume de Dieu 

est avant tout le règne spirituel de Dieu dans le cœur des gens. Rien 

dans les Écritures ne vient étayer cette affirmation. Jésus est Seigneur, 

et nous nous soumettons volontiers à lui, mais ce n'est pas ce que Jésus 

a enseigné à propos du royaume. Ils voient le royaume comme présent 

à notre époque et visible dans l'Église, partout où se trouvent des 

croyants qui s'engagent envers Jésus comme Seigneur. Ils pensent que 

le royaume grandit grâce à la diffusion et à l'influence de l'Évangile et 

que sa prédication apportera une paix et une justice durables. Nombre 

d'entre eux croient que la majeure partie du monde sera convertie par 

ce moyen. Le postmillénarisme est parfois qualifié d'amillénarisme 

optimiste. Aucun d'eux ne croit que Jésus viendra gouverner la Terre. 

Le postmillénarisme tend à considérer le monde et l'homme comme 

fondamentalement bons, et que la société peut être convertie, alors que 

les Écritures enseignent que Satan est le dieu de ce monde, que la 

souffrance et la persécution sont la norme de la vie chrétienne et que 

cela ne fera qu'empirer avant le Jour de Dieu, lorsque Dieu 

interviendra pour juger les méchants. Nous avons reçu le privilège, 

pour l'amour du Messie, non seulement de croire en lui, mais aussi de 

souffrir pour lui (Php 1:29). 

Les prémillénaristes croient qu'immédiatement après le retour de 

Jésus, un règne messianique s'installera sur la terre, comme le dit 

Apocalypse 20. À quoi ressemblera ce règne ? Dieu n'en a pas révélé 

beaucoup à ce sujet, mais on trouve des indices dans l'Ancien et le 

Nouveau Testament. Comment les saints ressuscités vivront-ils dans 

leurs corps ressuscités pendant cette période ? Et qui d'autre sera 

présent ? L'immense armée qui combattra à Harmaguédon sera abattue 

et tuée à la venue du Seigneur (Ap 19:21), mais des millions, peut-être 

des centaines de millions, survivront à la Grande Tribulation et 

continueront de vivre sur Terre pendant le millénium. Dieu a dit qu'au 

Jour du Seigneur, il rendrait l'homme plus rare que l'or pur (Es 13:12). 

Il faut donc considérer la population mondiale comme une infime 



fraction de ce qu'elle est aujourd'hui. Après la plus grande perturbation 

cosmique que le monde ait jamais connue, toutes les îles disparaîtront 

et les montagnes ne seront plus reconnues (Ap 6:14, 16:20). 

Le millénaire est appelé un nouvel âge, ou un nouveau monde, mais il 

ne marque pas la fin de ce monde. Le monde deviendra 

progressivement un lieu idéal à mesure que le Messie le restaurera de 

son état de destruction. Suite aux bouleversements de la Grande 

Tribulation, il n'y aura plus de routes ni de ponts, et toutes les villes 

appartiendront à l'histoire. Dans la vision de Jean de la terre 

renouvelée, il n'y avait plus de mer. Le mot « mer » a un sens figuré 

dans certains contextes, faisant référence à la nature turbulente et 

indisciplinée des nations (Es 57:20, Dn 7:2-3), et cela pourrait être vrai 

pour certains versets de l'Apocalypse (13:1, 20:13, 21:1). Ce sera une 

terre entièrement rénovée, et le ciel sera lui aussi quelque peu 

différent. Mais Isaïe dit que les gens construiront des maisons et y 

habiteront. Ils planteront des vignes et en mangeront les fruits (Es 

65:21). À la fin des mille ans, Satan sera libéré et trompera à nouveau 

les nations non régénérées, appelées Gog et Magog. Il rassemblera une 

puissante armée venue du monde entier et marchera contre le camp 

des saints et la ville bien-aimée. Le mot « saints » dans l'Apocalypse 

désigne généralement les chrétiens, mais le feu venant du ciel et 

consumant les malfaiteurs rappelle plusieurs événements survenus 

lorsqu'Israël campait dans le désert. Il semble donc préférable 

d'interpréter ici le mot « saints » comme Israël, et la ville bien-aimée 

comme Jérusalem. Il est simplement dit que le feu est descendu du ciel 

et a consumé les armées rebelles (Ap 20:9). 

Dans Ézéchiel 38 - 39, il y a une longue prophétie concernant Gog et 

Magog. Dieu dit qu'il les jugera par la maladie et le sang versé, qu'il 

les inondera, lui, ses soldats et la vaste armée qui l'accompagne, d'un 

déluge torrentiel, de grêlons, de feu et de soufre (Ézéchiel 38:22). Mais 

ce qu'Ézéchiel voit dans ces chapitres n'est pas une bataille 

postmillénariste ; c'est la bataille d'Harmaguédon. Il voit une grande 

horde de nombreuses nations venir du nord contre un Israël 

nouvellement rassemblé (38:8). Il voit le grand tremblement de terre 

qui se produira en Israël (38:19) avant le retour de Jésus. Les armées 

de Gog seront la charogne des oiseaux (39:4), voir Ap 19:17-21. Il 

parle également de la conversion d'Israël en tant que nation (39:7, 22, 

28-29). Ils enterreront les morts pendant sept mois (39:12) et 



rassembleront leurs armes pour le combustible pendant les sept années 

suivantes (39:9). Ces détails ne concordent pas avec la destruction 

postmillénariste de Gog. 

Il y a des prophéties (Rm 8:18-23, Es 65 - 66) qui parlent d'une 

nouvelle création qui complète ce que Jésus a dit, lorsqu'il a dit à ses 

disciples que lorsqu'il s'assiéra sur son trône glorieux dans la création 

renouvelée, ils s'assiéront également sur douze trônes, gouvernant les 

douze tribus d'Israël. 

Les paroles de Romains 8 s'appliquent au règne messianique et doivent 

être lues dans cet esprit. Notre espérance repose sur le retour du 

Messie, la résurrection des justes et le renouvellement de toutes 

choses. La création attend le jour où elle rejoindra les enfants de Dieu 

dans une glorieuse libération de la mort et de la corruption. Paul dit 

que les souffrances du temps présent ne valent rien en comparaison de 

la gloire qui nous sera révélée. La création est soumise à la futilité. 

Elle est frustrée et n'atteint pas son but originel, mais pendant le règne 

messianique, elle sera libérée de son esclavage corrupteur et partagera 

la glorieuse liberté des enfants de Dieu, qui attendent avec impatience 

d'être libérés des limitations de leur corps présent. 

Dieu n'a pas tout révélé sur les conditions qui règneront sur terre 

pendant le règne messianique, mais celui-ci sera glorieux. Le Messie 

régnera depuis Jérusalem sur Israël et toutes les nations de la terre, et 

les saints régneront avec lui. La création sera libérée de la malédiction 

de Genèse 3, ce qui signifie un retour à son état originel, lorsque Dieu 

avait créé toutes choses très bonnes. Peu de détails sont donnés sur la 

manière dont les saints régneront avec le Messie, mais la promesse de 

Jésus est claire. Au vainqueur, il donnera autorité sur les nations. Il les 

gouvernera avec un sceptre de fer, les brisant comme des vases d'argile 

(Ap 2.26-27).Cela indique la suppression des gouvernements 

corrompus et la mise en œuvre ferme d’un régime juste. C'était une 

caractéristique courante de l'eschatologie juive que les disciples du 

Messie partagent son règne final. Selon l'enseignement rabbinique, la 

Jérusalem d'en haut (Gal 4:26) serait descendue sur terre pendant la 

période messianique. Abraham attendait avec impatience cette cité aux 

fondations permanentes, dont Dieu est l'architecte et le constructeur 

(Hé 11:10). D'autres aspiraient à une patrie meilleure (11:16), d'origine 

céleste. 



Interprétation d'Apocalypse 21:1 – 22:5 

J'en conclus que la vision des nouveaux cieux et de la nouvelle terre, 

ainsi que celle de la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:1 - 22:5), ne doivent 

pas être interprétées comme succédant chronologiquement au 

millénium, au jugement dernier et à la dissolution de la planète. Ces 

visions prennent davantage de sens lorsqu'elles sont interprétées 

comme le monde renouvelé sous le règne du Messie, et la cité de son 

épouse, l'Église, qui régnera avec lui pendant les mille ans. C'est Esaïe 

qui a prophétisé l'avènement de nouveaux cieux et d'une nouvelle terre 

(Es 65:17-20), et sa prophétie décrit très clairement une Terre 

renouvelée sous le règne du Messie. La Bible ne contient aucune 

prophétie concernant une planète nouvellement créée. Isaïe parle de la 

mort qui viendra, et du loup et de l'agneau qui paîtront ensemble. Seuls 

deux versets d'Apocalypse 21 mentionnent la Terre. Le verset 1 dit que 

la première Terre avait disparu, interprété au verset 4 comme la 

disparition des choses anciennes ou de l'ancien ordre de choses. 

Faisant allusion à Ésaïe 60:3, 5, 11, Jean dit que les nations marcheront 

à la lumière de la ville sainte, et que les rois de la Terre lui apporteront 

leur gloire (Ap 21:24). Certes, les nations non régénérées font encore 

partie du nouvel âge, mais elles ne font pas partie de la Nouvelle 

Jérusalem et ne peuvent y entrer. Elles sont présentes dans le royaume 

messianique, mais elles ne font pas partie de la royauté. 

L'ange dit qu'il montrerait à Jean l'épouse, l'épouse de l'Agneau, mais 

ce qu'il lui montre, c'est la Cité Sainte, la demeure de l'épouse qui, en 

union avec Dieu, règne avec le Messie pendant le millénaire. C'est une 

description symbolique de la ville où vit l'épouse, et non seulement 

elle, mais Dieu, l'Agneau et probablement aussi les anges. 

À la fin du règne messianique, tout le mal restant sera détruit, y 

compris les forces spirituelles maléfiques, Satan et la mort elle-même. 

Les incroyants seront ressuscités, jugés et envoyés en enfer. Puis le 

Messie remettra sa royauté à Dieu le Père (1 Co 15:24). Dieu le Père 

est le souverain suprême au sein des relations internes de la Trinité. 

Sam Storms (Kingdom Come, an Amillennial Alternative, p. 136-137) 

expose certains problèmes qu'il perçoit dans la position 

prémillénariste. Par exemple, 

- la création naturelle et la mort physique continuent au-delà du temps 

de la venue du Christ 



- les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont introduits jusqu'à 1000 

ans après le retour du Christ 

- les non-croyants ont encore la possibilité de parvenir à la foi 

salvatrice en Christ pendant le millénaire 

- les incroyants ne sont pas ressuscités, jugés et jetés dans le châtiment 

éternel avant la fin du millénaire. 

Il pense que ces choses sont niées par d'autres versets du Nouveau 

Testament car, selon sa vision amillénariste, tout prend fin au retour 

du Christ. Soudain, de nulle part, la mort est vaincue et engloutie dans 

la victoire, le jugement éternel survient, la création est libérée de 

l'esclavage de la corruption, les nouveaux cieux et la nouvelle terre 

sont introduits, et toute possibilité de recevoir Christ comme Sauveur 

prend fin. Que de choses qui doivent se produire en un seul jour ! 

Ajoutez à cela la bataille d'Armageddon, le retour spectaculaire de 

Jésus, la résurrection des justes, l'enlèvement, les noces de l'Agneau, 

la conversion d'Israël… 

Le Jour du Seigneur est mentionné à maintes reprises dans les 

Écritures, et il est exprimé de multiples façons : le jour de Dieu, le jour 

du Christ, le grand jour, le dernier jour, ce jour-là, le jour même. Le 

sens général est une intervention décisive de Dieu dans l’histoire, que 

ce soit par jugement, bénédiction ou rédemption. Le moment est 

indéterminé. 

La question de savoir si les gens parviendront à la foi en Christ au 

cours du Millénium est intéressante. Nous vivons à l'ère de l'Église, 

l'ère de la grâce, où Dieu appelle des hommes de toutes les nations à 

vivre avec lui pour l'éternité. Avant la Pentecôte, Dieu s'est concentré 

sur la nation d'Israël, mais d'autres peuples ont eu l'occasion de faire 

confiance au Seigneur. Même avant Abraham, des hommes 

invoquaient le nom du Seigneur (Gn 4:26). Tout ne nous est pas révélé, 

mais nous savons qu'en fin de compte, le salut vient uniquement de 

Christ. 

Il ne fait aucun doute que des hommes seront sauvés durant le 

millénium. Ce millénium marque l'apogée de l'histoire de ce monde, 

et le Seigneur bienveillant et patient que nous connaissons ne régnera 

pas sur cette période glorieuse sans que les habitants de la terre aient 

la possibilité d'être sauvés. Pour commencer, la nation d'Israël tout 

entière sera sauvée après le retour du Messie, qui régnera alors sur une 



nation rachetée. Le Messie les délivrera de leurs ennemis à sa venue 

et répandra son Esprit sur eux à ce moment-là (Es 44:3, Ez 39:27-29, 

Jl 2:28-32, Rm 11:26-27). 

La population initiale du monde durant le millénaire sera composée de 

ceux qui auront choisi l'Antéchrist plutôt que le Christ lors de la 

Grande Tribulation. Ils auront pris sa marque sur leur corps et adoré 

l'Antéchrist et son image. Qu'ils soient convertis ou non, ces gens 

devront se soumettre au Seigneur, car le Messie et les saints les 

gouverneront avec une verge de fer. La parole de Dieu sera centrale 

durant le millénaire. Les gens diront : Montons au temple du Dieu de 

Jacob, afin qu'il nous enseigne ses voies, et marchons dans ses sentiers 

(Es 2:3). Le temple sera appelé la maison de prière de Dieu pour toutes 

les nations (Es 56:7, Mc 11:17). La terre sera remplie de la 

connaissance du Seigneur, comme le fond de la mer par les eaux (Es 

11:9). À ce moment-là, le Messie se dressera comme un étendard pour 

les peuples, et les nations se rallieront à lui. Son lieu de repos sera 

glorieux (Es 11:10). Cependant, le fait qu'après sa libération, Satan soit 

capable de tromper les nations et de les rassembler pour combattre le 

peuple de Dieu suggère que de nombreuses personnes resteront non 

régénérées. Ceux qui seront régénérés seront ressuscités et glorifiés 

lors du jugement dernier. 

 


