29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

11. LE ROYAUME EST NOTRE
HERITAGE

L'Esprit lui-méme témoigne a notre esprit que nous sommes
enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes
heritiers : heritiers de Dieu et coheritiers du Messie. Si nous
partageons ses souffrances, nous partagerons aussi sa gloire

(Rm 8:16-17).

Hériter d'un royaume

Selon le lexique grec BAG, le verbe « hériter » signifie notamment
participer au salut messianique ; il signifie aussi acquérir, obtenir ou
entrer en possession de quelque chose. L'enseignement constant du
Nouveau Testament est que les croyants sont héritiers de la monarchie
du Messie, et pas seulement de ses bénédictions. Cette autorité est
donnée aux croyants ; elle leur est conférée. Etre héritier du royaume
ne doit pas étre considéré comme une vague expression de 1'expérience
du royaume. Cela signifie que nous hériterons de la monarchie du
Messie. Nous sommes cohéritiers du Messie, selon le texte de ce
chapitre. La gloire éternelle que nous partagerons avec lui
commencera avec son regne sur terre pendant mille ans.

Salomé, la mere de Jacques et de Jean, en eut la révélation lorsqu'elle
vint trouver Jésus et lui demanda que ses fils soient assis a sa droite et
a sa gauche dans son régne. Il existe des preuves qu'elle était la tante
de Jésus, la sceur de Marie, ce qui rend sa requéte plus compréhensible.
Si I'on compare les noms des femmes assistant a la crucifixion avec
ceux de la mere de Jésus (Mt 27:56, Mc 15:40, Jn 19:25), on constate
que, dans chaque cas, il y a trois femmes en plus de la mere de Jésus.
Marie-Madeleine est mentionnée a chaque fois. Une troisieme Marie
est la mere de Jacques et de Joseph, qui, dans Jean, est appelée la
femme de Clopas. La troisieme femme est Salomé, la mére de Jacques
et de Jean, que Jean identifie comme la sceur de la mére de Jésus.


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

Notons également que Jésus a confié¢ le soin de sa mere a Jean, de
préférence a ses freres, et que Jean se décrit lui-méme a cing reprises
comme « le disciple que Jésus aimait ». Tout cela donne une forte
probabilité a I’hypothéese selon laquelle Salomé était la tante de Jésus,
I’épouse de Zébédée et la mere de Jacques et de Jean.

Un héritier regoit généralement un héritage apres le décés du testateur,
mais les héritiers, en tant qu'enfants de Dieu, regoivent de lui quelque
chose comme un bien. Le Messie est I'héritier de toutes choses et, selon
Hébreux 2:8-9, par lui, les croyants le sont aussi. Ils sont héritiers du
royaume de Dieu et de la justice qui vient par la foi (Hé 11:7).

Entrer dans la gloire

Les épitres mettent souvent l'accent sur la gloire que nous connaitrons
au retour du Messie. Toute I'humanité a péché et est privée de la gloire
de Dieu, de sa sainteté et de sa perfection. Nous avons perdu la gloire
pour laquelle Dieu nous a créés, mais nous nous réjouissons dans
'espérance de la gloire de Dieu (Rm 5:2). Paul a dit que nous avons
été prédestinés a la gloire (Rm 8:30).

Cette gloire n'est rien de moins que la gloire de la monarchie
messianique (1 Th2:12). Le Messie nous accordera le droit de partager
son trone. A son retour, il siégera sur son trone glorieux et il dira aux
justes de prendre possession de leur héritage, le royaume/la royauté/la
monarchie préparés pour eux depuis la création du monde (Mt 25:31,
34).

Notre glorification est notre adoption dans la famille royale de Dieu.
L'amour particulier que le Pére nous a témoigné est qu'il nous a
appelés ses enfants (1 Jn 3:1). En tant qu'enfants de Dieu, nous
sommes héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ (Rm 8:17).

Nos corps ressuscités ressusciteront dans la gloire (1 Co 15:43).
Lorsque le Messie apparaitra, nous apparaitrons aussi avec lui dans la
gloire (Col 3:4). Lors de l'enlévement, Jésus transformera nos corps
humbles pour qu'ils soient semblables a son corps glorieux (Php 3:21).
Notre héritage est un état glorifié dans lequel nous régnerons avec le
Messie sur la terre pendant mille ans. La Ville Sainte, la Nouvelle
Jérusalem, descendra du ciel d'auprés de Dieu. Ses habitants sont les
saints, 1'épouse du Christ, magnifiquement parée pour son €poux.



Nous resplendirons de la gloire de Dieu. Notre gloire est comparable
a 1'éclat de 1'or pur et des pierres précieuses (Ap 21:2, 9-11).

Les saints hériteront de la royauté messianique

Les saints sont les enfants de Dieu, cohéritiers avec Christ, et ils
partageront son pouvoir royal et son gouvernement. Ils constitueront
la classe dirigeante du royaume, la monarchie sous Jésus. Cela
contredit les affirmations de George Eldon Ladd selon lesquelles
« I'Eglise est la communauté du royaume, mais jamais le royaume lui-
méme » (A Theology of the New Testament, p. 111), et « elle n'est pas
le royaume. Le royaume est le régne de Dieu ; 'Eglise est une société
d'hommes ».

Alors que Jésus parlait principalement d'accéder a la royauté, Paul et
Jacques parlaient souvent d'en hériter. Ils héritent de la monarchie du
Messie, et on en parle toujours dans un contexte futur. Nous n'avons
pas encore regu notre héritage. Voici ma reformulation des versets qui
parlent d'hériter du royaume. On pourrait traduire plus précisément ce
terme par « monarchie » ou « royauté ».

Mt 25:34 Le Messie dira a ceux qui sont a sa droite de venir
hériter de la monarchie préparée pour eux depuis la fondation
du monde.

1 Co 6:9-10 Les méchants n’hériteront pas de la monarchie du
Messie.

1 Co 15:50 Les personnes dont le corps est mortel ne peuvent
hériter de la monarchie messianique. Ceux dont le corps est
périssable ne peuvent hériter de 1'impérissable.

Ga 5:21 Ceux qui pratiquent un comportement immoral
n’hériteront pas de la monarchie messianique.

Eph 5:5 Aucune personne immorale ou impure, ou toute
personne cupide (un idolatre), n'a d'héritage dans la monarchie
du Messie et de Dieu.

Je 2:5 Dieu a choisi les pauvres du monde pour qu’ils
deviennent riches dans la foi et héritiers de la monarchie qu’il a
promise a ceux qui I’aiment.


https://www.biblegateway.com/passage/?search=1+Corinthians+6%3A9-11&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=1+Corinthians+15%3A50&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Galatians+5%3A19-21&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Ephesians+5%3A5&version=ESV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=James+2%3A5&version=ESV

Les fils du royaume

Nous avons vu ce que signifie entrer dans le royaume et établi que le
royaume n'est pas un territoire ou sa population, mais plutot la
monarchie. La royauté est la dignité, le rang et la position de ceux qui
détiennent le pouvoir royal. Quel est le rapport d'un croyant a la
royauté ? Une traduction littérale de Matthieu 8:12 est : « Mais les fils
du royaume seront jetés dans les ténébres du dehors » (NASB). Les
fils du royaume sont souvent considérés a tort comme des sujets ou
des citoyens, mais selon le lexique grec de la Bible, les fils du royaume
participent a la monarchie. Ces « fils du royaume » rejetés sont les
héritiers désignés, la nation juive, ou plus précisément, la famille
royale juive, qui était si déterminée a détruire Jésus et ses disciples. La
NIV les traduit par « sujets », la NRSV par « héritiers », la ISV par
« héritiers infideles » et 1a KJV par « enfants ».

Un autre verset qui mentionne les fils du royaume est Matthieu 13:38
dans la parabole de I'ivraie, ou il est dit que le champ, c'est le monde;
la bonne semence, ce sont les fils du royaume, et l'ivraie, ce sont les
fils du malin (LSG). La KJV et la NRSV traduisent « enfants du
royaume », la NIV «peuple du royaume » et 1'ISV «ceux qui
appartiennent au royaume ». Toutes ces traductions sont inadéquates ;
elles ne révelent pas que les « fils du royaume » sont les fils du roi, qui
constituent la famille royale. La parabole se termine par des mots qui
soulignent la filiation, affirmant que les justes brilleront comme le
soleil dans le royaume de leur Pere (Mt 13:43). Je justifie cette
interprétation par le fait que royaume signifie royauté, et que fils
désigne souvent celui qui partage quelque chose.

En hébreu, une expression similaire a «fils du royaume » est
« semence » (descendance) du royaume. Voici quelques exemples :

2 R 11:1 D¢s que la mere d'Achazia, Athalie, apprit que son fils
était mort, elle s'empara du trone et exécuta toute la lignée
royale (littéralement la semence du royaume).

Jé 41:1 Au septieme mois, arriva Ismagl, fils de Nethania, petit-
fils d'Elishama, membre de la famille royale (littéralement une
semence du royaume).



Ez 17:13 1l prit alors 1'un des descendants royaux (littéralement
une semence du royaume), conclut une alliance avec lui et le fit
préter serment.

Dn 1:3 Le roi ordonna a Ashpenaz, son officier en chef, de faire
venir des Israéliens de descendance royale et noble
(littéralement : semence du royaume et des nobles).

Nabuchodonosor ordonna que quelques jeunes Israélites de sang royal
soient formés pour entrer a son service. Daniel et ses trois amis étaient
parmi eux. Toutes les versions s'accordent a dire que la descendance
du royaume désigne la famille royale, ce qui corrobore ma thése selon
laquelle ceux qui entrent et héritent du royaume de Dieu entrent dans
la monarchie en tant que membres de la famille royale et non en tant
que sujets gouvernés.

Les croyants naissent d'en haut pour étre héritiers du royaume. Ils sont
parents du roi ; rien de moins que des princes ! Dans la parabole des
vignerons, les chefs juifs ont perdu leur position, tandis que ceux qui
croient en Jésus se voient constamment répéter que la monarchie du
Messie leur appartient, qu'elle leur est donnée ou conférée. Ils la
recoivent et en héritent. Comprendre que les fideles ne sont que des
sujets ou des citoyens du royaume ne rend pas justice au sens de ces
verbes.

Entrer dans le royaume, ce n'est pas pénétrer dans une zone
géographique ; c'est entrer dans le régne et 'autorité de Jésus. C'est
devenir membre de sa famille royale. Le vocabulaire employé le
démontre clairement, soulignant la position élevée que nous occupons
dans le royaume.

Les chrétiens ne se promenent pas, ni méme entre eux, pour annoncer
qu'ils gouverneront le monde un jour. C'est peut-Etre parce que ce sont
les doux qui hériteront de la terre. Mais les prédicateurs n'en parlent
pas non plus, et je crois que la principale raison est l'ignorance et la
confusion générale quant a ce qui se passera au retour de Jésus. La
principale raison est que 1'expression de Jésus, « le royaume de Dieu
», n'a pas été bien comprise. Une fois comprise, tout devient clair.
Dans les versets suivants, « royaume » est remplacé par « royauté ».

Mt 5:10 Ceux qui sont persécutés pour la justice sont bénis car ils ont
la royauté messianique.



Lc 12:32 N'aie pas peur, petit troupeau, car votre Pére a trouvé bon de
vous donner la royauté.

Lc 22:29-30 Je vous confere la royauté, comme mon Pére m'a conféré
la royauté, afin que vous mangiez et buviez a ma table dans ma
royauté, et que vous soyez assis sur des trones pour gouverner les
douze tribus d'Israél.

1 Th 2:12 Nous vous avons consolés et encouragés, vous exhortant a
marcher d'une maniére digne de Dieu, qui vous appelle a son royaume
et a sa gloire.

Hé 12:28 Puisque nous recevons une royauté inébranlable, soyons
reconnaissants et adorons Dieu avec révérence et crainte d’une
maniére qui lui soit agréable.

Le trone de Dieu et de I'Agneau sera dans la ville sainte ; ses serviteurs
'adoreront, et ils régneront aux siccles des siecles (Ap 22:3-5).

Les peuples de toutes les nations sont héritiers du
royaume

Peu de versets confirment que les non-Juifs hériteront du royaume de
Dieu, car Jésus s'adressait principalement aux Juifs. Mais les versets
suivants suffisent a confirmer cette vérité¢ (Mt 8:11, 21:43, 2 Pi 1:11).
Des gens viendront de I'Est et de 1'Ouest, du Nord et du Sud, et
prendront place au festin du royaume messianique (Lc 13:29). Les
références au royaume dans le livre des Actes confirment qu'il a été
proclamé aux chrétiens non-Juifs (14:22, 28:31), et d'autres références
se trouvent dans les épitres de Paul (Rm 14:17, 1 Co 4:20, 15:50, Ga
5:21, Col 4:11, 2 Th 1:5). Dans ce livre, le royaume de Dieu, dans un
contexte futur, est toujours interprété comme le régne messianique, qui
durera sur Terre pendant 1000 ans, avant que le Messie ne le remette
a Dieu le Pére (1 Co 15:24).

Paul prie pour que les chrétiens de Colosses remercient le Pere, qui
leur a permis de partager 'héritage des saints dans la lumiere. Dieu les
a délivrés du pouvoir des ténébres et les a introduits dans la royauté de
son Fils bien-aimé (Col 1:12-13). Le Pére nous a rendus capables,
aptes, qualifiés, car nous sommes ses fils, et il désire que nous régnions
avec son Fils Jésus. Pierre bénit le Pere, car dans sa grande
miséricorde, il nous a accordé une nouvelle naissance, pour une



espérance immortelle par la résurrection de Jésus le Messie, a un
héritage réservé au ciel pour nous, qui ne peut étre détruit, corrompu
ou modifié (1 Pi 1:3-4). Il parle de la royauté messianique, comme en
témoignent de nombreux autres versets qui nous désignent comme
héritiers de Dieu. Dans le verset suivant, Pierre dit que par la foi, nous
sommes protégés par la puissance de Dieu pour un salut prét a étre
révélé a la fin des temps, lorsque Jésus le Messie sera réveélé (1 Pi 1:5,
7). Lorsque Jésus régnera, les saints constitueront son gouvernement
monarchique. L'ap6otre Paul a dit qu'en persévérant, nous régnerons
avec lui (2 Ti2:12), et que les saints gouverneront le monde et jugeront
les anges (1 Co 6:2-3). Le verbe « gouverner » est souvent traduit par
« juger », mais le lexique grec BAG suggere qu'il pourrait ici avoir le
sens plus large de « gouverner », surtout si on le compare a Daniel
7:22. Les rois dirigent leur propre systéme judiciaire.

Le royaume de Dieu est une perle précieuse et un trésor caché, car le
trouver est la plus belle chose qui puisse arriver a quelqu'un. Dieu nous
a appelés a sa gloire éternelle en Christ (1 Pi 5:10). A lui appartiennent
la puissance, la domination et la souveraineté pour toujours.

Malheureusement, l'enseignement chrétien superficiel met I'accent sur
« aller au ciel », contrairement a 1'accent que la Bible met sur notre
destinée. Dans la Bible vivante, 12 versets de I'épitre aux Hébreux
suggerent que le ciel est notre destination, alors qu'en grec, le mot
« ciel » n'apparait pas. Le mot « ciel » est inséré pour clarifier le texte
selon la compréhension actuelle. C'est un probléme avec les
paraphrases de la Bible ; elles risquent de confirmer les lecteurs dans
les idées fausses de notre époque. Paul a bien dit que notre citoyenneté
est au ciel (Php 3:20). Philippes étant une colonie romaine, il pensait
a la Ville sainte, la Nouvelle Jérusalem, qui est notre future colonie.
Lorsque Jésus reviendra, il transformera nos corps humbles afin qu'ils
soient semblables a son corps glorieux, des corps qui pourront exister
sur une terre rachetée aussi bien que dans le royaume céleste.

La récompense des saints

La récompense promise aux saints, outre le salut du péché, commence
par la résurrection d'entre les morts. Les justes morts ressusciteront
lorsque Jésus reviendra a la derniere trompette et deviendra roi du



monde. Ceux qui seront ressuscités de la vie mortelle a 1'immortalité
entreront dans sa monarchie et I'assisteront dans son régne sur la terre.

Les saints ne sont pas jugés par un tribunal pénal, mais de nombreux
versets parlent du Messie récompensant les justes pour leur service
fidele (Lc 18:29-30, 1 Co 3:8, 14, 4:5,2 Co 5:10, Ap 22:12).

Jésus a raconté la parabole des pieces de monnaie parce que le peuple
pensait que le royaume messianique allait apparaitre immédiatement.
Elle commence avec un prince (Jésus) qui partait pour un pays lointain
afin d'étre nommé roi, puis revenait (Lc 19:12). A son retour, il régle
ses comptes avec ses serviteurs et récompense l'un d'eux en lui
confiant la charge de dix villes, et l'autre de cinq villes. Ce sont des
récompenses appropriées pour des serviteurs gouvernant avec un roi,
membres de sa monarchie. Quand ces récompenses sont-elles regues ?
Elles ne sont pas recues pendant cette vie ni a la mort, mais au retour
de Jésus sur terre. Le Messie viendra avec ses anges dans la gloire de
son Pére, et alors il rendra a chacun selon ses ceuvres (Mt 16:27, Ap
22:12). La parabole des brebis et des boucs présente un scénario
similaire. Apres la venue du Messie dans sa gloire, accompagné de
tous les anges, il sépare les justes des méchants, puis leur dit de venir
hériter de la royauté préparée pour eux dés la fondation du monde (Mt
25:31-34). Le fait que Dieu leur ait préparé cette royauté des la
fondation du monde indique qu'elle aura lieu dans ce monde et non au
ciel.

Le royaume de Dieu et le royaume de Satan

Satan a pris le controle de 'humanité et de la terre dans le jardin d'Eden
lorsqu'Eve a choisi de 1'écouter plutét que Dieu. Cependant, Dieu a
immédiatement prononcé son jugement, déclarant qu'un jour, la
descendance de la femme lui écraserait la téte (Gn 3:15). Son
existence, ainsi que celle des démons et des esprits maléfiques a
travers le monde, est bien réelle. On peut en douter en Occident, mais
dans de nombreux pays, l'existence de forces maléfiques et
surnaturelles ne fait aucun doute. La prévalence de la possession
démoniaque, des sacrifices aux esprits et des pratiques de magie noire
en témoigne.

La Bible accuse Satan d'étre a 1'origine du péché et de la souffrance
dans le monde. Il tenta Adam et Eve, qui désobéirent a Dieu et furent



chassés du jardin d'Eden. Le livre de Job explique pourquoi Satan est
appelé « l'accusateur des fréres ». Dans les Evangiles, une grande
partie du ministére de Jésus consistait a chasser les démons et des
guérisons de personnes affligées par le diable. L'apotre Jean a dit que
nous savons que nous venons de Dieu et que le monde entier est sous
I'emprise du malin (1 Jn 5:19). L'ap6tre Paul a dit que nous étions
morts a cause de nos offenses et de nos péchés, que nous pratiquions
autrefois, vivant selon les voies du monde présent et selon le prince de
la puissance de l'air, de I'esprit qui agit maintenant dans les rebelles
(Eph 2:1-2).

Si le diable posséde un pouvoir et une autorité aussi immenses, quel
est le rapport avec le royaume de Dieu ? Lorsque Jésus fut tenté par le
diable avant de commencer son ministere, il s'agissait de l'autorité¢ du
royaume. Le diable I'emmena en un lieu élevé et lui montra tous les
royaumes du monde en un instant. Il dit a Jésus qu'il lui donnerait toute
cette autorité, ainsi que leur gloire, car elle lui avait été donnée et qu'il
pouvait la donner a qui il voulait. Si Jésus l'adorait, tout cela
deviendrait sien (Lc 4:5-7). Jésus rejeta I'offre, car le Pére avait son
plan et sa facon de lui donner le royaume.

Au cours de la derniére semaine avant la crucifixion, Jésus a dit a la
foule que le monde allait étre jugé et que le prince de ce monde serait
expulsé (Jn 12:31).

Satan et ses complices ont été vaincus judiciairement a la croix, mais
ils sont toujours tres actifs dans le monde, cherchant a contrecarrer les
desseins de Dieu. Il est important de s'en souvenir lorsque nous,
enfants de Dieu, sommes tentés ou persé€cutés, car notre combat n'est
pas contre des adversaires humains, mais contre les dirigeants, les
autorités, les puissances cosmiques dans les ténebres qui nous
entourent et les forces du mal dans le royaume céleste (Eph 6:12). Rien
ne prouve que les activités de ces forces du mal aient changé depuis la
crucifixion. Satan est toujours aussi actif, il n'est pas encore lié. Le
Nouveau Testament indique clairement qu'il est actuellement actif
(Rm 16:20 ;2 Co 4:4 ; Eph 2:2; 6:12 ; 1 Pi 5:8).

Une bataille importante de cette saga aura lieu dans les derniéres
années de notre ére, aboutissant & la manifestation du royaume
messianique sur terre, tel que décrit dans Apocalypse 12. Une guerre
éclatera au ciel. Michel et ses anges combattront Satan, et Satan et ses



anges riposteront, mais il ne l'emportera pas et ils perdront leur place
au ciel. Ce serpent ancien, trompeur du monde entier, sera précipité
sur terre avec ses anges. La défaite de Satan aboutira au salut et au
régne messianique, avec 'arrivée du Messie avec puissance et autorité.
Les chrétiens vaincront Satan par le sang de 1'Agneau et par la parole
de leur témoignage. Ils accepteront le martyre et ne s'attacheront pas a
leur vie, méme face a la mort (Ap 12:7-11). Le sang de I'Agneau
symbolise la mort de Jésus sur la croix, ou il a racheté les hommes
pour Dieu et a établi leur droit au régne. Les croyants participeront a
la victoire sur Satan par leur confession de foi face au martyre. Son
expulsion de la terre (Ap 20:2-3) et sa disparition (Ap 20:10) sont
encore a venir.

G. Eldon Ladd (Commentaire sur 1'Apocalypse de Jean, p. 173)
affirme que le martyre des saints fut leur victoire sur Satan. Il prouva
que ses accusations contre eux étaient vaines. Cette victoire spirituelle
sur Satan se remporte par la terrible expérience du martyre. Puisque
les enfants de Dieu sont humains, Jésus s'est également fait homme,
afin que, par sa mort, il détruise le diable qui a le pouvoir de la mort,
et qu'il libére ceux qui sont retenus toute leur vie en esclavage par la
peur de la mort (Hé 2:14-15).

Comment Jésus a-t-il détruit le diable ? Il I’a fait en naissant homme,
en menant une vie sans péché, puis en mourant victime innocente,
notre substitut. Le monde est condamné a cause de ce qu’il a fait a
Jésus, et son prince est condamné avec lui. A I’approche de sa
crucifixion, Jésus a annoncé que le prince de ce monde serait expulsé
etjugé (Jn 16:11). Le diable a trouvé son €gal en Jésus. Lorsque Jésus
a désarmé les dirigeants et les autorités, il les a exposés en spectacle,
triomphant d’eux sur la croix (Col 2:15). Mais la victoire n’est pas
venue d’un coup. Il a vaincu la mort en ressuscitant, mais la mort sera
toujours le dernier ennemi a étre éliminé a la fin du monde.

La mort du Messie sur la croix a des bienfaits considérables. Par son
Fils, Dieu a réconcilié toutes choses avec lui-méme, sur terre comme
au ciel, en établissant la paix par le sang de sa croix (Col 1:20).
L'ceuvre rédemptrice de Jésus sur la croix a rendu possible la
réconciliation entre Dieu et la création. La création sera libérée de son
esclavage et deviendra un jour un paradis, « trés bon », tel que Dieu



I'a créé. Quand cela se produira-t-il, sinon pendant le millénium,
lorsque le Messie et les saints régneront ?

Les rachetés sont revétus de la puissance du Saint-Esprit et peuvent
vaincre le péché et les forces du mal. Sur le terrain missionnaire, j'ai
personnellement constaté que les chrétiens étaient beaucoup moins
susceptibles d'étre possédés par des esprits maléfiques ou affectés par
la magie noire, contrairement aux incroyants. De nombreux
musulmans cherchaient refuge contre ces puissances maléfiques au
sein de 'Eglise. Le diable a été enchainé dans une certaine mesure pour
les justes, mais il demeure le prince de ce monde. Il continuera a faire
le mal, a semer l'ivraie, a entraver les ouvriers chrétiens et a tromper
les nations, jusqu'a la venue du Messie. Alors, il sera mis hors d'état
de nuire pendant mille ans.

A trois ans et demi de la fin des temps (Ap 12:12-14), Satan est chassé
du ciel et sa derniére stratégie consiste a donner le pouvoir a
' Antéchrist, dictateur d'un empire mondial. Il lui donnera son pouvoir,
son trone et son autorité complete (Ap 13:2b). Ce dernier dictateur
mondial sera le plus puissant et le plus maléfique que le monde ait
jamais connu. La persécution des saints qui s'en suivra sera la derni¢re
souffrance que I'Eglise endurera avant le retour du Christ, et elle sera
immense. L' Antéchrist sera autorisé a faire la guerre aux saints et a les
vaincre (Dn 7:21). Il aura autorité sur toute tribu, tout peuple, toute
langue et toute nation (Ap 13:7), et aucun pays ne sera épargné. Il y
aura de nombreux martyrs du monde entier dans les derniers jours.
Nous sommes appelés a souffrir pour le Christ.

Notre héritage - 1'ordre des événements dans Apocalypse
19-21

Dans le passage commencgant par Apocalypse 19:11 et se terminant
par 21:2, Jean dit a neuf reprises : « Et j’ai vu ». Que vit-il ?

19.11 Un cheval blanc ! Son cavalier s'appelle Fidele et Véritable — la
seconde venue de Jésus, alors qu'il revient sur Terre pour
gouverner les nations.

19:17 Un ange debout au soleil — une invitation aux oiseaux a se
régaler des carcasses des armées vaincues.



19:19 La béte, les rois de la terre et leurs armées se sont rassemblés
pour faire la guerre au cavalier et a son armée : Armageddon.

20:1 Un ange descendant du ciel, tenant la clé du puits sans fond - la
servitude de Satan.

20:4 Les trones et ceux qui y étaient assis regurent le pouvoir de juger
— les saints régnant avec le Messie pendant 1000 ans.

20:11 Dieu assis sur un grand trone blanc tandis que la Terre et le ciel
fuient sa présence — le jugement dernier et la fin de la création
physique.

19:12 Les morts, qu'ils soient mineurs ou importants - le jugement
des morts incrédules selon leurs ceuvres.

21:1 Un ciel et une terre renouvelés — une description en un vers du
monde restauré au cours du millénaire.

21:2 La Ville Sainte, la Nouvelle Jérusalem, descendant du ciel
d’aupres de Dieu, préparée comme une épouse parée pour son
époux — une description de I’Eglise glorifiée dans sa demeure
éternelle.

I1 est logique d'interpréter tous ces événements comme faisant suite au
retour du Messie mentionné (Ap 19:11-21). Apocalypse 21:1-2 décrit
la Terre renouvelée et la Cité sainte, qui apparaissent lors du second
avenement et coincident avec le millénium.

Jésus reviendra avec puissance et gloire et vaincra ses ennemis
politiques, qui seront alors en guerre contre Israél, le peuple élu de
Dieu, et opprimeront les croyants chrétiens de toutes les nations.
Lorsque le Messie reviendra, sa venue sera visible aux yeux du monde
entier et le royaume sera consommeé. Apres la défaite de I'Antéchrist
et I'emprisonnement de Satan, Jésus et les saints régneront sur toutes
les nations, comme prophétisé (Dn 7:18, 12:3) et promis par Jésus (Mt
5:5, 19:28, 24:47, 25:21). C'est 1'héritage que Dieu leur a promis,
comme l'a mentionné¢ Paul (Eph 1:14, 18), et qui est énoncé dans
Apocalypse 20:4, 6, ou les martyrs reviennent a la vie et régnent avec
le Messie pendant mille ans en tant que prétres de Dieu.

Les saints que Jean a vus dans sa vision sont décrits comme ceux qui
ont été décapités a cause de leur témoignage en faveur de Jésus. Ils
doivent représenter tous les ¢élus de Dieu, car ce sont ceux qui ont part



a la premiere résurrection, autrement dit la résurrection des justes (Lc
14:14), ceux qui appartiennent au Messie et qui ressusciteront a sa
venue (1 Co 15:23). Tous ceux qui, de tous les temps, sont morts en
union avec le Christ ressusciteront avec leurs corps ressuscités a sa
venue, et ils régneront sur la terre pendant mille ans en tant que
ressuscités. Unis au Messie, ils sont tout ce qu'il est, et tout ce qu'il
fait, ils le font. Ils sont héritiers du royaume de Dieu. Voyez quel
amour le Pére nous a donné ! Nous sommes appelés enfants de Dieu,
et c'est ce que nous sommes ! C'est pourquoi le monde ne nous
reconnait pas, car il ne I'a pas reconnu non plus. Nous sommes déja
enfants de Dieu, mais ce que nous serons n'a pas encore ¢té révélé.
Nous savons que lorsque le Messie sera révélé, nous serons semblables
a lui, car nous le verrons tel qu’il est (1 Jn 3:1-2).

Régner dans le millénaire

Dans Apocalypse 20:2-7, Jean parle de 1000 ans a six reprises. 1l s'agit
du millénium, qui signifie 1000 ans, du latin mille et annus. Certains
ne veulent pas prendre les 1000 ans au pied de la lettre, et certains
suggerent qu'ils n'auront pas lieu sur Terre, mais rappelons-nous
qu'une année est le temps que met la Terre a effectuer une révolution
autour du soleil. Il n'y a pas d'années ailleurs ! Lorsque Satan est 1i¢ et
jeté dans I'abime (20:2) pour I'empécher de tromper les nations, cela
rappelle les paroles de Jésus : Comment quelqu'un peut-il entrer dans
la maison d'un homme fort et piller ses biens sans avoir d'abord li¢ cet
homme fort 7 (Mt 12:29). Satan étant hors d'action, le Messie entamera
son regne de 1000 ans de justice, de droiture et de paix sans entrave.
Les non-prémillénaristes qui pensent que Satan est déja lié doivent
avoir beaucoup de mal a expliquer ses activités actuelles. Pierre nous
avertit que notre adversaire, le diable, rdde comme un lion rugissant,
cherchant qui dévorer (1 P1 5:8).

Les chrétiens nés de nouveau sont immunisés contre le malin. Jean dit
qu'ils ont vaincu le malin et les esprits mauvais (1 Jn 2:12, 4:4) parce
que le Saint-Esprit qui est en eux est plus grand que celui qui est dans
le monde. La foi les protege, et le malin ne peut leur faire de mal (1 Jn
5:18). Cette victoire sur Satan et le péché est due au Saint-Esprit, et
non a un royaume inaugure.



Le prémillénarisme est la vision la plus répandue de la fin du monde.
Lors d'un sondage réalis¢ en 2011 par 1'Association nationale des
évangéliques aux Etats-Unis, 65 % des responsables évangéliques
affirmaient croire au prémillénarisme, 13 % a 'amillénarisme et 4 %
au postmillénarisme. C'est un article de foi pour les ministres de
I'AOG, et la plupart des pentecotistes et des charismatiques sont
prémillénaristes. Les postmillénaristes croient que le royaume de Dieu
est avant tout le régne spirituel de Dieu dans le coeur des gens. Rien
dans les Ecritures ne vient étayer cette affirmation. Jésus est Seigneur,
et nous nous soumettons volontiers a lui, mais ce n'est pas ce que Jésus
a enseigné a propos du royaume. Ils voient le royaume comme présent
a notre époque et visible dans 1'Eglise, partout ou se trouvent des
croyants qui s'engagent envers Jésus comme Seigneur. Ils pensent que
le royaume grandit grace  la diffusion et a l'influence de I'Evangile et
que sa prédication apportera une paix et une justice durables. Nombre
d'entre eux croient que la majeure partiec du monde sera convertie par
ce moyen. Le postmillénarisme est parfois qualifié¢ d'amillénarisme
optimiste. Aucun d'eux ne croit que Jésus viendra gouverner la Terre.
Le postmillénarisme tend a considérer le monde et 'homme comme
fondamentalement bons, et que la société peut étre convertie, alors que
les Ecritures enseignent que Satan est le dieu de ce monde, que la
souffrance et la persécution sont la norme de la vie chrétienne et que
cela ne fera qu'empirer avant le Jour de Dieu, lorsque Dieu
interviendra pour juger les méchants. Nous avons regu le privilege,
pour I'amour du Messie, non seulement de croire en lui, mais aussi de
souffrir pour lui (Php 1:29).

Les prémillénaristes croient qu'immédiatement apres le retour de
Jésus, un régne messianique s'installera sur la terre, comme le dit
Apocalypse 20. A quoi ressemblera ce régne ? Dieu n'en a pas révélé
beaucoup a ce sujet, mais on trouve des indices dans I'Ancien et le
Nouveau Testament. Comment les saints ressuscités vivront-ils dans
leurs corps ressuscités pendant cette période ? Et qui d'autre sera
présent ? L'immense armée qui combattra 8 Harmaguédon sera abattue
et tuée a la venue du Seigneur (Ap 19:21), mais des millions, peut-étre
des centaines de millions, survivront a la Grande Tribulation et
continueront de vivre sur Terre pendant le millénium. Dieu a dit qu'au
Jour du Seigneur, il rendrait 'homme plus rare que l'or pur (Es 13:12).
Il faut donc considérer la population mondiale comme une infime



fraction de ce qu'elle est aujourd'hui. Apres la plus grande perturbation
cosmique que le monde ait jamais connue, toutes les iles disparaitront
et les montagnes ne seront plus reconnues (Ap 6:14, 16:20).

Le millénaire est appelé un nouvel dge, ou un nouveau monde, mais il
ne marque pas la fin de ce monde. Le monde deviendra
progressivement un lieu idéal & mesure que le Messie le restaurera de
son ¢état de destruction. Suite aux bouleversements de la Grande
Tribulation, il n'y aura plus de routes ni de ponts, et toutes les villes
appartiendront a l'histoire. Dans la vision de Jean de la terre
renouvelée, il n'y avait plus de mer. Le mot « mer » a un sens figuré
dans certains contextes, faisant référence a la nature turbulente et
indisciplinée des nations (Es 57:20, Dn 7:2-3), et cela pourrait étre vrai
pour certains versets de I'Apocalypse (13:1, 20:13, 21:1). Ce sera une
terre entieérement rénovée, et le ciel sera lui aussi quelque peu
différent. Mais Isaie dit que les gens construiront des maisons et y
habiteront. Ils planteront des vignes et en mangeront les fruits (Es
65:21). A la fin des mille ans, Satan sera libéré et trompera a nouveau
les nations non régénérées, appelées Gog et Magog. Il rassemblera une
puissante armée venue du monde entier et marchera contre le camp
des saints et la ville bien-aimée. Le mot « saints » dans I'Apocalypse
désigne généralement les chrétiens, mais le feu venant du ciel et
consumant les malfaiteurs rappelle plusieurs événements survenus
lorsqu'lsraél campait dans le désert. II semble donc préférable
d'interpréter ici le mot « saints » comme Israél, et la ville bien-aimée
comme Jérusalem. Il est simplement dit que le feu est descendu du ciel
et a consumé les armées rebelles (Ap 20:9).

Dans Ezéchiel 38 - 39, il y a une longue prophétie concernant Gog et
Magog. Dieu dit qu'il les jugera par la maladie et le sang verse, qu'il
les inondera, lui, ses soldats et la vaste armée qui l'accompagne, d'un
déluge torrentiel, de grélons, de feu et de soufre (Ezéchiel 38:22). Mais
ce qu'Ezéchiel voit dans ces chapitres n'est pas une bataille
postmillénariste ; c'est la bataille d'Harmaguédon. Il voit une grande
horde de nombreuses nations venir du nord contre un Israél
nouvellement rassemblé (38:8). Il voit le grand tremblement de terre
qui se produira en Israél (38:19) avant le retour de Jésus. Les armées
de Gog seront la charogne des oiseaux (39:4), voir Ap 19:17-21. 1l
parle également de la conversion d'Isra€l en tant que nation (39:7, 22,
28-29). Ils enterreront les morts pendant sept mois (39:12) et



rassembleront leurs armes pour le combustible pendant les sept années
suivantes (39:9). Ces détails ne concordent pas avec la destruction
postmillénariste de Gog.

Il y a des prophéties (Rm 8:18-23, Es 65 - 66) qui parlent d'une
nouvelle création qui compléte ce que Jésus a dit, lorsqu'il a dit a ses
disciples que lorsqu'il s'assiéra sur son trone glorieux dans la création
renouvelée, ils s'assiéront également sur douze trones, gouvernant les
douze tribus d'Israél.

Les paroles de Romains 8 s'appliquent au régne messianique et doivent
étre lues dans cet esprit. Notre espérance repose sur le retour du
Messie, la résurrection des justes et le renouvellement de toutes
choses. La création attend le jour ou elle rejoindra les enfants de Dieu
dans une glorieuse libération de la mort et de la corruption. Paul dit
que les souffrances du temps présent ne valent rien en comparaison de
la gloire qui nous sera révélée. La création est soumise a la futilité.
Elle est frustrée et n'atteint pas son but originel, mais pendant le régne
messianique, elle sera libérée de son esclavage corrupteur et partagera
la glorieuse liberté des enfants de Dieu, qui attendent avec impatience
d'étre libérés des limitations de leur corps présent.

Dieu n'a pas tout révélé sur les conditions qui regneront sur terre
pendant le régne messianique, mais celui-ci sera glorieux. Le Messie
régnera depuis Jérusalem sur Israél et toutes les nations de la terre, et
les saints régneront avec lui. La création sera libérée de la malédiction
de Genese 3, ce qui signifie un retour a son état originel, lorsque Dieu
avait créé toutes choses treés bonnes. Peu de détails sont donnés sur la
manicre dont les saints régneront avec le Messie, mais la promesse de
Jésus est claire. Au vainqueur, il donnera autorité sur les nations. Il les
gouvernera avec un sceptre de fer, les brisant comme des vases d'argile
(Ap 2.26-27).Cela indique la suppression des gouvernements
corrompus et la mise en ceuvre ferme d’un régime juste. C'était une
caractéristique courante de l'eschatologie juive que les disciples du
Messie partagent son régne final. Selon l'enseignement rabbinique, la
Jérusalem d'en haut (Gal 4:26) serait descendue sur terre pendant la
période messianique. Abraham attendait avec impatience cette cité aux
fondations permanentes, dont Dieu est l'architecte et le constructeur
(Hé 11:10). D'autres aspiraient a une patrie meilleure (11:16), d'origine
céleste.



Interprétation d'Apocalypse 21:1 — 22:5

J'en conclus que la vision des nouveaux cieux et de la nouvelle terre,
ainsi que celle de la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:1 - 22:5), ne doivent
pas ¢étre interprétées comme succédant chronologiquement au
millénium, au jugement dernier et a la dissolution de la planéte. Ces
visions prennent davantage de sens lorsqu'elles sont interprétées
comme le monde renouvelé sous le régne du Messie, et la cité de son
épouse, 'Eglise, qui régnera avec lui pendant les mille ans. C'est Esaie
qui a prophétisé 'avénement de nouveaux cieux et d'une nouvelle terre
(Es 65:17-20), et sa prophétie décrit trés clairement une Terre
renouvelée sous le régne du Messie. La Bible ne contient aucune
prophétie concernant une planéte nouvellement créée. Isaie parle de la
mort qui viendra, et du loup et de 1'agneau qui paitront ensemble. Seuls
deux versets d'Apocalypse 21 mentionnent la Terre. Le verset 1 dit que
la premiére Terre avait disparu, interprété au verset 4 comme la
disparition des choses anciennes ou de l'ancien ordre de choses.
Faisant allusion a Esaie 60:3, 5, 11, Jean dit que les nations marcheront
a la lumiére de la ville sainte, et que les rois de la Terre lui apporteront
leur gloire (Ap 21:24). Certes, les nations non régénérées font encore
partie du nouvel age, mais elles ne font pas partie de la Nouvelle
Jérusalem et ne peuvent y entrer. Elles sont présentes dans le royaume
messianique, mais elles ne font pas partie de la royauté.

L'ange dit qu'il montrerait a Jean 1'épouse, I'épouse de 1'Agneau, mais
ce qu'il lui montre, c'est la Cité Sainte, la demeure de 1'épouse qui, en
union avec Dieu, régne avec le Messie pendant le millénaire. C'est une
description symbolique de la ville ou vit I'épouse, et non seulement
elle, mais Dieu, '"Agneau et probablement aussi les anges.

A la fin du régne messianique, tout le mal restant sera détruit, y
compris les forces spirituelles maléfiques, Satan et la mort elle-méme.
Les incroyants seront ressuscités, jugés et envoyés en enfer. Puis le
Messie remettra sa royauté a Dieu le Pere (1 Co 15:24). Dieu le Pére
est le souverain supréme au sein des relations internes de la Trinité.

Sam Storms (Kingdom Come, an Amillennial Alternative, p. 136-137)

expose certains problémes qu'il percoit dans la position

prémillénariste. Par exemple,

- la création naturelle et la mort physique continuent au-dela du temps
de la venue du Christ



- les nouveaux cieux et la nouvelle terre sont introduits jusqu'a 1000
ans apres le retour du Christ

- les non-croyants ont encore la possibilité de parvenir a la foi
salvatrice en Christ pendant le millénaire

- les incroyants ne sont pas ressuscités, jugés et jetés dans le chatiment
éternel avant la fin du millénaire.

Il pense que ces choses sont ni¢es par d'autres versets du Nouveau
Testament car, selon sa vision amillénariste, tout prend fin au retour
du Christ. Soudain, de nulle part, la mort est vaincue et engloutie dans
la victoire, le jugement éternel survient, la création est libérée de
I'esclavage de la corruption, les nouveaux cieux et la nouvelle terre
sont introduits, et toute possibilité de recevoir Christ comme Sauveur
prend fin. Que de choses qui doivent se produire en un seul jour !
Ajoutez a cela la bataille d'Armageddon, le retour spectaculaire de
Jésus, la résurrection des justes, 1'enlévement, les noces de 1'Agneau,
la conversion d'Israél...

Le Jour du Seigneur est mentionné a maintes reprises dans les
Ecritures, et il est exprimé de multiples fagons : le jour de Dieu, le jour
du Christ, le grand jour, le dernier jour, ce jour-1a, le jour méme. Le
sens général est une intervention décisive de Dieu dans I’histoire, que
ce soit par jugement, bénédiction ou rédemption. Le moment est
indéterminé.

La question de savoir si les gens parviendront a la foi en Christ au
cours du Millénium est intéressante. Nous vivons a I'ére de I'Eglise,
I'ére de la grace, ou Dieu appelle des hommes de toutes les nations a
vivre avec lui pour I'éternité. Avant la Pentecote, Dieu s'est concentré
sur la nation d'Isra€l, mais d'autres peuples ont eu I'occasion de faire
confiance au Seigneur. Méme avant Abraham, des hommes
invoquaient le nom du Seigneur (Gn 4:26). Tout ne nous est pas révélé,
mais nous savons qu'en fin de compte, le salut vient uniquement de
Christ.

Il ne fait aucun doute que des hommes seront sauvés durant le
millénium. Ce millénium marque 1'apogée de 1'histoire de ce monde,
et le Seigneur bienveillant et patient que nous connaissons ne régnera
pas sur cette période glorieuse sans que les habitants de la terre aient
la possibilité d'étre sauvés. Pour commencer, la nation d'Israél tout
entiere sera sauvée apres le retour du Messie, qui régnera alors sur une



nation rachetée. Le Messie les délivrera de leurs ennemis a sa venue
et répandra son Esprit sur eux a ce moment-la (Es 44:3, Ez 39:27-29,
J12:28-32, Rm 11:26-27).

La population initiale du monde durant le millénaire sera composée de
ceux qui auront choisi I'Antéchrist plutdét que le Christ lors de la
Grande Tribulation. Ils auront pris sa marque sur leur corps et adoré
I'Antéchrist et son image. Qu'ils soient convertis ou non, ces gens
devront se soumettre au Seigneur, car le Messie et les saints les
gouverneront avec une verge de fer. La parole de Dieu sera centrale
durant le millénaire. Les gens diront : Montons au temple du Dieu de
Jacob, afin qu'il nous enseigne ses voies, et marchons dans ses sentiers
(Es 2:3). Le temple sera appelé la maison de pricre de Dieu pour toutes
les nations (Es 56:7, Mc 11:17). La terre sera remplic de la
connaissance du Seigneur, comme le fond de la mer par les eaux (Es
11:9). A ce moment-1a, le Messie se dressera comme un étendard pour
les peuples, et les nations se rallieront a lui. Son lieu de repos sera
glorieux (Es 11:10). Cependant, le fait qu'apres sa libération, Satan soit
capable de tromper les nations et de les rassembler pour combattre le
peuple de Dieu suggere que de nombreuses personnes resteront non
régénérées. Ceux qui seront régénérés seront ressuscités et glorifiés
lors du jugement dernier.



